



# Introducción al Islam

*Recopilación del*  
**Equipo de investigación de Darussalam**

*Traducción*  
**Lic. Anas Amer Quevedo**

تعريف بالإسلام  
Introducción  
*al*  
Islam



# DARUSSALAM

YOUR AUTHENTIC SOURCE OF KNOWLEDGE

## HEAD OFFICE

P.O.Box: 22743,  
Riyadh 11416  
K.S.A.  
Tel: 00966 -1- 4033962  
00966 -1- 4043432  
Fax: 00966 -1- 4021659  
E-mail:  
[info@darussalam.com](mailto:info@darussalam.com)  
Website:  
[www.darussalamksa.com](http://www.darussalamksa.com)

## K.S.A. Darussalam Showrooms

- **Riyadh**  
Olaya branch:  
Tel: 00966-1-4614483  
Fax: 4644945  
Malaz branch:  
Tel 00966-1-4735220  
Fax: 4735221  
Suwaydi branch:  
Tel 00966-1-4286641  
Suwailam branch:  
Tel & Fax:  
00966-1-2860422
- **Jeddah**  
Tel: 00966-2-6879254  
Fax: 6336270
- **Madinah**  
Tel: 00966-04-8234446,  
8230038 Fax: 04-8151121
- **Al-Khobar**  
00966-3-8692900
- **Khamis Mushayt**  
Tel & Fax:  
00966-072207055
- **Yanbu Al-Bahr**  
Tel: 0500887341  
Fax: 8691551
- **Al-Buraidah**  
Tel: 0503417156  
Fax: 00966-06-3696124

ALL RIGHTS RESERVED © جميع حقوق الطبع محفوظة

No part of this book may be reproduced or utilized in any form or by any means, electronic or mechanical, including photocopying and recording or by any information storage and retrieval system, without the written permission of the publisher.

# **Introducción al Islam**

*Recopilación del  
Equipo de investigación de Darussalam*

*Traducción:*  
**Lic. Anas Amer Quevedo**

*Corrección:*  
**Lic. Taide Aisha Larrache C.**



**DARUSSALAM**  
Editores y Distribuidores  
Riyadh, Arabia Saudita

**DERECHOS RESERVADOS**

© جميع حقوق الطبع محفوظة

Prohibida la reproducción total o parcial de esta obra, el almacenamiento en sistema informático y la transmisión en cualquier forma o medio: electrónico, mecánico, por fotocopia, por registros o por otros métodos, sin el permiso previo y por escrito del editor.

*Segundo Edición: Enero 2014*

*Supervisado por:*

**ABDUL MALIK MUJAHID**

*En el nombre de Allâh, el Misericordioso, el Compasivo*

*“Realmente la Práctica de Adoración ante Allâh es el Islam.” (Corán 3:19)*

*“Y quien desee otra Práctica de Adoración que no sea el Islam, no le será aceptada y en la Ultima Vida será de los perdedores.” (Corán 3:85)*

© **Maktaba Dar-us-Salam, 2004**

*King Fahd National Library Cataloging-in-Publication Data*

**Maktaba Darussalam**

Introducción al Islam/Maktaba Darussalam – Riyadh

64 p.; 14x21 cm.

ISBN: **9960-897-83-4**

(Spanish Language)

1- Islam

I – Title

210 dc

6957/1424

**Legal Deposit no. 6957/1424**

**ISBN: 9960-897-83-4**

## → Contenidos

|                                                 |    |
|-------------------------------------------------|----|
| Introducción .....                              | 7  |
| ¿Quién es Allâh?.....                           | 9  |
| ¿Qué es el Noble Qur'an (Corán)? .....          | 11 |
| La autenticidad del Noble Corán .....           | 12 |
| El Corán: un milagro .....                      | 13 |
| El Corán: una legislación completa .....        | 13 |
| La Ciencia y el Noble Corán.....                | 15 |
| La creación de los cielos y la tierra.....      | 16 |
| La reproducción humana.....                     | 18 |
| ¿Quién es Muhammad ﷺ?.....                      | 21 |
| ¿Qué es el Islam?.....                          | 25 |
| Los pilares del Islam .....                     | 29 |
| Los niveles de la fe.....                       | 29 |
| El Testimonio de Fe ( <i>Shahada</i> ) .....    | 31 |
| La Oración ( <i>Salat</i> ) .....               | 32 |
| El derecho de los pobres ( <i>Zakat</i> ) ..... | 35 |

|                                                                                       |    |
|---------------------------------------------------------------------------------------|----|
| El Ayuno ( <i>Saum</i> ).....                                                         | 36 |
| La Peregrinación a la Meca ( <i>Hayy</i> ) .....                                      | 37 |
| Los artículos de Fe .....                                                             | 39 |
| La Creencia en Allâh.....                                                             | 39 |
| La Creencia en Sus Ángeles.....                                                       | 42 |
| La Creencia en Sus Libros Revelados .....                                             | 42 |
| La Creencia en Sus Mensajeros.....                                                    | 43 |
| La Creencia en el Último Día .....                                                    | 45 |
| Una descripción del Paraíso.....                                                      | 47 |
| Una descripción del Infierno .....                                                    | 47 |
| La creencia en el Decreto o Predestinación divina,<br>ya sea favorable o adverso..... | 47 |
| La Higiene en el Islam.....                                                           | 49 |
| La Mujer y la Familia en el Islam .....                                               | 51 |
| El código de vestimenta de la mujer .....                                             | 53 |
| Profecías bíblicas sobre el advenimiento de Muhammad ﷺ<br>el Profeta del Islam .....  | 55 |
| Conclusión .....                                                                      | 59 |
| Algunos versículos coránicos acerca del Islam.....                                    | 61 |
| Algunos Hadices sobre el Islam.....                                                   | 63 |

## → Introducción

Este mensaje esta dirigido a todo ser humano librepensador y con mente abierta. Es para todo buscador de la verdad que se haya preguntado en alguna ocasión acerca del Islam, de Dios (Allâh) y cuál es el objetivo de la existencia del hombre. Estas y muchas otras interrogantes pasan por nuestras mentes en diferentes ocasiones, pero las ponemos de lado por varias razones.

Cuando consideramos la forma en que tantas generaciones en el occidente fueron adoctrinadas acerca de los problemas religiosos que enfrenta la humanidad y que admiten la ignorancia a la que fueron sometidos con respecto al Islam podemos entender que de hecho el Islam es una religión malentendida y desvirtuada en el Occidente de manera que los ideales islámicos son desconocidos por la mayoría de la gente. “Esto no es una sorpresa”, afirma objetivamente el doctor francés Maurice Bucaille en la introducción a su libro, *La Biblia, el Corán y la Ciencia*.<sup>1</sup>

---

<sup>1</sup> Maurice Bucaille. *The Bible, the Quran and Science: The Holy Scriptures Examined in the Light of Science*. Existe una traducción al castellano de esta obra, titulada *La Biblia, el Corán y la Ciencia* de Ramón M. Castellote, Madrid, Arias Montaño, 1991.

La presentación del Islam en este libro es resumida y provee respuestas directas a muchas preguntas acerca del mismo y de su credibilidad. No pretende tener una respuesta a todas las preguntas que usted desearía saber, sin embargo, le abrirá las puertas a una nueva dimensión de pensamiento y le permitirá darse cuenta de la importancia de su rol como ser humano en este universo así como la relación con su Creador, Allâh (Dios), el Todopoderoso.

Con esta lectura usted podrá aprender sobre Allâh, Su última revelación, el último de Sus Profetas ﷺ y Mensajeros, el Islam, el papel del ser humano en esta vida y otros temas relacionados.

Me gustaría finalizar esta nota indicando que los textos en español del Corán y las palabras del Profeta Muhammad ﷺ mencionados en este libro no son sino una traducción aproximada y general de sus significados, ya que el idioma original de los mismos es el árabe.

***Abdul Malik Mujahid***

*Gerente General-Darussalam*

## → ¿Quién es Allâh?

‘Allâh’ es el nombre propio árabe que se aplica al Dios Verdadero, Quien existe Solo, y que incluye todos Sus bellos y divinos nombres y perfectos atributos. Allâh es Uno y Único. No tiene hijos, socios o iguales. El es el Único Creador y Sustentador del universo. Todas las criaturas testifican Su Unicidad, Divinidad y Señorío (*Rububiah*)<sup>1</sup>, así como la singularidad de Sus atributos y nombres. Su esencia no se parece a ninguna otra esencia. No existe nada ni nadie como Él. Él es el Uno, el Único y el Indivisible. El es el Señor, Cuya voluntad es la única que permite la realización de los asuntos y a Quien pertenece exclusivamente el Señorío. No engendra ni ha sido engendrado. No es inherente a nada ni hay algo que le sea inherente. Todas las criaturas necesitan de Él, mientras que Él no necesita de nadie.

Allâh es el Omnipotente, el Omnisciente, Aquel cuyo conocimiento abarca de la manera más perfecta todas las cosas; ocultas o manifiestas. Él está más allá de lo que puede ser abarcado por

---

<sup>1</sup> El Señorío es *Rububiah* en árabe. Deriva de la palabra *Rabb*, que significa Señor y que connota la condición de Allâh de Creador y Sustentador, Aquel que da la vida y causa la muerte.

el conocimiento de Sus criaturas. Allâh, el Supremo, es el Señor de todas las cosas, Quien dispone libremente todos los asuntos.

Él es Misericordioso; Su misericordia es ilimitada y lo abarca todo. Esta más allá de cualquier injusticia y tiranía. Su justicia garantiza el orden en el universo donde nada está fuera de orden. No existe nadie que comparta con Él Su dominio y no necesita ayudantes de entre Sus criaturas. Él es el Señor de los mundos y está encima de los siete cielos, encima de Su Trono de la manera que le es propia a Su Grandeza y Majestuosidad.

## ¿Qué es el → Noble Qur'an (Corán)?

El Corán es la palabra de Allâh, no es una creación; es último de los libros de Dios, y fue revelado por el Ángel Gabriel a Muhammad ﷺ en partes durante un período de veintitrés años, él memorizaba los versículos que recibía, los recitaba a sus compañeros que estaban presentes y les ordenaba que los escriban inmediatamente. El Profeta ﷺ tenía una copia de los versículos revelados, y puestos por escrito, en su casa.

El Corán es una de las fuentes fundamentales de las enseñanzas islámicas, está dividido en 114 capítulos (*Surah*) unos más largos que los otros. Algunos de sus capítulos y versículos fueron revelados en *Makkah* (La Meca), y el resto en la ciudad de *Madinah*.

Los capítulos y versículos mecanos están relacionados principalmente con los asuntos básicos de la Doctrina ('*Aqidah*) tales como el Monoteísmo, los signos de la existencia de Allâh, la Resurrección, la vida después de la muerte y el Día de la Resurrección y Juicio. El énfasis en la Unicidad de Dios fue el tema principal de los mensajes con los que Allâh envió a Sus Profetas ﷺ y Mensajeros para la humanidad, comenzando con

Adán y finalizando con Muhammad ﷺ. Los capítulos revelados en Medinah están relacionados con los actos de adoración y las diferentes acciones que el ser humano enfrenta en su vida.

*“La  
Autenticidad  
del  
Noble  
Corán”*

No ha habido nación que se haya preocupado, reverenciado y preservado su Escritura Divina como la nación islámica ha hecho con el Corán, ya que fue compilado cuando aquellos que lo habían memorizado durante la vida del Profeta ﷺ aun vivían, y Allâh ha prometido preservarlo hasta el Día de la Resurrección.

A diferencia de las Escrituras Divinas que le precedieron, el Corán no ha sido mantenido en las manos de algún grupo particular o clérigo de musulmanes (lo cual daría lugar a que uno sospeche la tergiversación o alteración del mismo), por el contrario, éste siempre ha estado al alcance de los musulmanes a quienes se les ha ordenado recitarlo en sus oraciones diarias y referirle todas sus disputas en busca de un veredicto final.

Los musulmanes leen y recitan el texto coránico que era leído y recitado durante la vida del Profeta Muhammad ﷺ y sus Compañeros (*Sahâbah*). Ni una letra ha sido adicionada o eliminada del Corán. Después de examinar el Corán, el Doctor Maurice Bucaille concluyó:

*“Gracias a su indisputable autenticidad, el texto del Qur'an mantiene un lugar único entre los Libros de la Revelación”<sup>1</sup>*

---

<sup>1</sup> El Dr. Maurice Bucaille es un cirujano francés que ha tomado mucho interés en los aspectos científicos del Corán. Aprendió árabe y consiguió estudiar el Corán en su idioma original. Su asombro por la muy precisa

Allâh el Exaltado, ha desafiado a árabes y no árabes para que produzcan un Corán similar al que Él reveló. Este desafío fue reducido a diez capítulos, y aun así fallaron en su cometido. Finalmente, Allâh los desafió a producir un solo capítulo que se compare a cualquiera de los Suyos.

**“El  
Corán:  
un  
milagro”**

A pesar de que los árabes en esa época eran maestros de la elocuencia y retórica, fueron incapaces de copar con el desafío y se dieron cuenta que el Corán no podía ser de otro que Allâh el Señor de los mundos.

La diferencia entre los milagros que probaban su veracidad realizados por los anteriores Profetas ﷺ, y el milagro del Mensajero de Allâh ﷺ, es que aquellos fueron efectivos durante sus vidas, mientras que el milagro del Corán se ha mantenido y se mantendrá efectivo, continuo y sin contestación hasta el Día de la Resurrección.

**“El  
Corán:  
una  
legislación  
completa”**

El Corán constituye el más completo concepto del Islam en la esfera práctica, siendo la fuente de la Ley Divina (*Shari’ah*). Es completo porque incluye leyes y principios morales, así como la creencia a la que todo musulmán debe suscribirse.

La *Shari’ah* islámica no es apropiada solamente para los musulmanes, sino para toda la humanidad en todo tiempo, ya que rige todas las acciones del ser humano, delineando los deberes tanto públicos como privados que cada persona tiene hacia Allâh y los demás.

---

información científica contenida en el mismo llevo a su final aceptación y conversión al Islam.

Las leyes hechas por el hombre están sujetas a alteraciones y están basadas en teorías. Cuando un nuevo cuerpo de legisladores asume autoridad o una nueva teoría aparece y les es atractiva, las leyes son cambiadas respectivamente. La legislación Divina por otro lado, es inalterable y perpetua ya que Aquel que la creó es el Viviente y Eterno. El es Quien creó a los humanos y decretó para ellos lo que satisface y satisfacerá todas sus necesidades hasta el fin de los tiempos. Por esta razón, el Corán siendo la última Revelación al último de los Profetas ﷺ y Mensajeros, reemplaza a todas las Escrituras previas.

El Corán contiene muchas profecías. Un ejemplo de las predicciones correctas Coránicas de eventos futuros, es la victoria de los romanos sobre los persas en el espacio de 3 a 9 años, después de que los romanos fueran derrotados por los persas en la época del profeta Muhammad ﷺ. Dios dijo en el Corán:

*“...Los Romanos han sido vencidos en la tierra más próxima. Pero ellos, a pesar de su derrota, vencerán dentro de bid’i (tres a nueve) años. El mandato pertenece a Allâh antes y después. Ese día se alegrarán los creyentes por el auxilio de Allâh...”*

(30:2-4)

Veamos que es lo que la Historia nos dice sobre estas guerras. El libro titulado “*History of the Byzantine State*” [Historia del Estado Bizantino], nos dice que el ejército romano recibió una dura derrota en Antioquía en el 613 E.C., y como resultado de eso los persas empezaron a empujar y avanzar en todos los frentes.<sup>1</sup> En aquel momento, hubiera sido muy difícil imaginar que los romanos irían a derrotar a los persas, pero el Corán prometió

---

<sup>1</sup> *History of the Byzantine State* [Historia del Estado Bizantino], Ostrogorsky, p. 95.

que ellos serían victoriosos en el espacio de 3 a 9 años. En el año 622 de la era común, nueve años después de la derrota romana, las dos fuerzas (romanos y persas), se enfrentaron en las tierras de Armenia y el resultado de la batalla fue la decisiva victoria de los romanos sobre los persas, por primera vez, después de su derrota en el 613.<sup>1</sup> La promesa fue cumplida tal y como Dios lo dijo en el Corán.<sup>2</sup>

La persona que lea el Corán objetivamente se dará cuenta que las profecías que contiene están por encima de ser simples conjeturas o especulaciones. Esto se debe a que Aquel que las reveló es quien predestinó todo evento hasta el Día de la Resurrección.

**“La  
Ciencia  
y  
el  
Noble  
Corán”**

Muhammad ﷺ era analfabeto, se crió en la Meca, donde no existían escuelas. Él se encontraba muy lejos de los círculos científicos de su época existentes en Siria, Alejandría, Atenas y Roma. Más aun, los hechos científicos mencionados en el Corán eran desconocidos en el siglo séptimo de la era común. Después de haber estudiado y examinado el texto árabe del Corán el Dr. Bucaille comentó maravillado:

*No pude encontrar un solo error en el Corán. Tuve que hacer una pausa y preguntarme: ¿Si un ser humano fue el autor del Corán, cómo pudo escribir en el siglo VII, EC sobre hechos que*

<sup>1</sup> History of the Byzantine State [Historia del Estado Bizantino], Ostrogorsky, pp. 100-101, y History of Persia [Historia de Persia], Sykes, vol. 1, pp. 483-484. También ver The New Encyclopaedia Britannica, Micropaedia [La Nueva Enciclopedia Británica, Micropedia] vol. 4, p.1036.

<sup>2</sup> Tomado con algunas variaciones del libro “Una Breve Guía para entender el Islam y los musulmanes” de Ibrahim Harb, Riyadh, 2002.

*se muestran al día con el conocimiento científico moderno? Tuve que reconocer la evidencia que tenía frente a mí: el Corán no contenía una sola afirmación criticable desde el punto de vista científico moderno. Apliqué el mismo examen al Antiguo y Nuevo Testamento, siempre manteniendo la misma postura objetiva. En cuanto al Antiguo Testamento, no tuve que ir más allá del primer libro, Génesis, para encontrar afirmaciones totalmente contradictorias a los firmemente establecidos principios de la ciencia moderna.<sup>1</sup>*

El Dr. Bucaille estudió varios hechos científicos mencionados en el Corán tales como la creación del universo, astronomía, el reino vegetal y animal, la reproducción humana y otros temas relacionados. He de escoger, para ser breve, dos de los anteriores temas para llamar la atención del lector hacia uno de los objetivos de este libro.

El conocimiento del hombre acerca del universo es muy limitado. Los científicos han propuesto hipótesis y teorías de evolución que se centran alrededor de un solo tema: la bola de fuego primordial y la era primordial de la materia y antimateria. Según las teorías, el universo consistía principalmente de partículas que interactuaban entre sí intensamente. La materia y antimateria primordiales, según la Enciclopedia Británica, eventualmente se destruyeron una a otra. Aquellas partículas que sobrevivieron formaron el presente universo.<sup>2</sup>

*“La  
creación  
de  
los  
cielos  
y la  
tierra”*

<sup>1</sup> *The Bible, The Qur'an and the Science*, pág.120.

<sup>2</sup> *Encyclopaedia Britannica*, 15 Ed., *Macropaedia*, Vol. 18, pág.1008.

El proceso básico de la evolución del universo es presentado en el Corán en términos simples. Allâh ordena a Su Mensajero Muhammad ﷺ le pregunte a los incrédulos:

*“Di: ¿cómo es que os negáis a creer en Aquel que creó la tierra en dos días y Le atribuís semejantes? Él es el señor de los mundos.*

*Y puso sobre ella cordilleras, la bendijo y repartió con medida de sus provisiones, en cuatro días completos, para los que lo quieran saber.*

*Luego dirigió (Su voluntad) al cielo, que era humo, y le dijo junto con la tierra: Venid a Mí de buen grado o a la fuerza; dijeron: Venimos a ti obedientes.*

*Y en dos días lo culminó en siete cielos, a cada uno de los cuales Le inspiró su cometido. Hemos embellecido el cielo de este mundo con lámparas y protección; ese es el decreto del Poderoso, Conocedor.” (41:9-12)*

Y dice Allâh:

*“¿Es que nos ven los que se niegan a creer que los cielos y la tierra estaban juntos y los separamos? ¿Y que hemos hecho a partir del agua toda cosa viviente? ¿No van a creer?”<sup>1</sup> (21:30)*

Este concepto de la división de una unidad en dos o más partes, y el “humo celestial” mencionado en el versículo, esta deacuerdo con datos científicos actuales. La Enciclopedia Británica escribe sobre el renombrado físico y astrónomo inglés, Sir James Jeans lo siguiente:

---

<sup>1</sup> Algunos han malinterpretado este versículo para probar la teoría de la Evolución de Darwin. El significado del versículo es que Dios escogió, al crear el universo, que el agua sea el principal elemento que constituye a todo ser vivo.

*"Hemos descubierto que, tal y como conjeturara Newton originalmente, una masa caótica de gas de densidad aproximadamente uniforme y muy grande extensión, sería dinámicamente inestable: núcleos tenderían a formarse en su interior, alrededor de los cuales se condensaría, eventualmente, toda la materia." En base a esta teoría propuso que todos los objetos celestiales se originaron por un proceso de fragmentación...<sup>1</sup>*

Esta de más decir que el programa espacial ayudó a descubrir la homogeneidad de las substancias de las que están formadas la luna, la tierra y otros planetas. "Tales afirmaciones en el Corán con respecto a la creación, que aparecieron aproximadamente catorce siglos atrás," concluye el Dr. Bucaille, "obviamente no se prestan a una explicación humana."<sup>2</sup>

***"La  
reproducción  
humana"***

Las complejidades de la reproducción humana fueron decodificadas y entendidas tan solo después de la invención de los más sofisticados instrumentos médicos y científicos, cientos de años después de la muerte de Muhammad ﷺ, y aún así el Corán se refiere a las etapas (de desarrollo) por las que pasa el embrión humano. Como dice Allâh:

*"En verdad creamos al hombre de una esencia extraída del barro. Luego hicimos que fuera una gota dentro de un receptáculo seguro. Luego transformamos la gota en un 'alaqah (algo que cuelga), creando un mudgah (sustancia como masticada) y la mudgah en huesos que revestimos de carne, haciendo de ello*

<sup>1</sup> Encyclopaedia Britannica, 15 Ed., Macropaedia, Vol. 18, pág.1009.

<sup>2</sup> Bucaille, op. cit.

*otra criatura. Bendito sea Allâh el mejor de los creadores.”*

(23:12-14)

Tal y como ha sido probado por la ciencia moderna, las etapas de la reproducción humana son:

1. La fertilización de un óvulo ocurre en las trompas de Falopio. El agente fertilizador es el esperma masculino.
2. La implantación del huevo femenino ocurre en un lugar preciso del aparato reproductivo femenino. Después desciende hasta el útero y se aloja en el cuerpo del mismo. Apenas se hace visible al ojo humano, el embrión se parece a una pequeña masa de carne. Crece allí en etapas progresivas que son bien conocidas hoy en día. Estas son, la formación de la estructura ósea, los músculos, el sistema nervioso, la circulación, las vísceras, etc.<sup>1</sup>

El Dr. Bucaille concluye su análisis afirmando lo siguiente:

*Fue mil años antes de esta época, que doctrinas fantasiosas todavía tenían curso, y los hombres tuvieron conocimiento del Corán. Los enunciados de este libro sobre la reproducción humana señalaban en términos sencillos, verdades primordiales que la humanidad tardó tanto en descubrir.<sup>2</sup>*

---

<sup>1</sup> *Macropaedia*, Vol.18, pág. 1008.

<sup>2</sup> *Bucaille*, op. cit.



## —————• ¿Quién es Muhammad ﷺ?

*“Y no te hemos enviado [oh Muhammad ﷺ] sino como misericordia para todos los mundos.” (21:107)*

Muhammad ﷺ es el último de los Mensajeros y Profetas ﷺ de Allâh. Era hijo de Abdullah y nació en la Meca en el 570 de la era común. En su juventud, fue una combinación de las mejores cualidades sociales, un hombre ejemplar de lúcida mente y maravillosa perspicacia. Fue agraciado con inteligencia, originalidad y la correcta elección de medios para alcanzar objetivos específicos. Sus largos periodos de silencio ayudaron favorablemente en su hábito de meditar y analizar profundamente en busca de la verdad. Su vívida mente y naturaleza pura le fueron de valor instrumental en asimilar y comprender estilos de vida, así como individuos, grupos y comunidades. Evitó las prácticas supersticiosas, pero participaba activamente en actividades útiles y constructivas. Se abstuvo de ingerir bebidas intoxicantes, de comer carne sacrificada a los ídolos o de participar en los festivales paganos.

Probó ser el ser humano ideal con un carácter intachable. Fue el más complaciente y servicial para con sus compatriotas, el

más honesto al hablar y el de más gentil carácter. Era el de más noble corazón, el más casto y hospitalario, siempre impresionaba a las personas con su piadosa disposición. Era el más veraz y siempre cumplía con sus acuerdos. Debido a la buena reputación con la que contaba entre su gente lo apodaron “El Confiable.”

Esta impresión que dejaba en la gente puede ser deducida de la dicha que abrumaba sus corazones llenándolos de dignidad. El respeto, reverencia y apreciación de las personas por el Mensajero de Allâh ﷺ eran únicos e incomparables. Ningún otro hombre en la historia humana ha sido honorado y amado tanto. Aquellos que lo conocían bien estaban fascinados con él. Estaban dispuestos a sacrificar sus vidas para que nisiquiera su uña sea herida o afectada por un mal. Fue favorecido con muchos aspectos de la perfección humana, con los que nadie más fue agraciado.

Cuando fue comisionado como Profeta ﷺ a la edad de cuarenta años, Allâh le reveló los primeros versículos del Corán a través del Ángel Gabriel. Le fue ordenado predicar la Unicidad de Allâh y advertir a la gente sobre el politeísmo.

Los politeístas de la Meca se opusieron a él y persiguieron a sus seguidores severamente, pero eso no hizo que su fe titubee ni que desista en su firmeza. La persecución tampoco evitó que más gente respondiera a su predica. Finalmente, cuando la mayoría de la gente de la ciudad de Medinah abrazaron el Islam, los musulmanes de la Meca emigraron hacia ella. Posteriormente, el Mensajero de Allâh ﷺ mismo emigró a Medinah para establecer un estado islámico allí. Pocos años después, los politeístas de la Meca y sus aliados sucumbían ante el creciente poder de los musulmanes y la Meca fue conquistada de forma pacífica.

Unos treinta años después de la muerte del Profeta Muhammad ﷺ, el Islam se difundió por todo el mundo, desplazando a los dos más grandes imperios de la época, el persa y el romano bizantino.

Muchos estudiosos occidentales y personalidades famosas han admitido el impecable carácter y comportamiento del Profeta ﷺ. Algunas de sus observaciones son sorprendentes. George Bernard Shaw, el famoso dramaturgo y crítico irlandés, escribió:

*Es mi convicción que si un hombre como Muhammad ﷺ asumiera el gobierno del mundo moderno tendría éxito en resolver los problemas de una manera que traería la tan necesitada paz y felicidad. Europa está empezando a enamorarse del credo de Muhammad ﷺ. En el próximo siglo, ésta irá un paso más allá reconociendo la utilidad de ese credo para resolver sus problemas.<sup>1</sup>*

Lamartine, eximio poeta y estadista francés, elogio al Profeta Muhammad ﷺ escribiendo:

*Si la grandeza del objetivo, la pequeñez de los medios y lo asombroso de los resultados son los tres criterios (para medir) el genio humano, ¿quién puede pretender comparar a cualquier gran hombre de la era moderna con Muhammad ﷺ?<sup>2</sup>*

El famoso Mahatma Gandhi escribió sobre el Profeta ﷺ:

*Cada vez estoy más convencido que no fue la espada la que le ganó un lugar al Islam en esos días. Fue la rígida simpleza, la*

<sup>1</sup> *A collection of Writtings of Some of the Eminent Scholars*, 1935.

<sup>2</sup> *Historie de la Turquie*, 1855.

*extrema humildad del Profeta ﷺ, el escrupuloso respeto por las promesas, su intensa devoción por sus amigos y seguidores y su intrepidez, su valor, su absoluta confianza en Dios y en su propia misión. Esto y no la espada fue lo que los hizo abrirse camino y superar todo obstáculo.<sup>1</sup>*

---

<sup>1</sup> Young India, 1922.

## → ¿Qué es el Islam?

El Islam es la última de las religiones divinas. Su nombre fue instituido por Dios en el Corán durante la Peregrinación de la Despedida:

*“Hoy os he completado vuestra práctica de adoración, he culminado Mi bendición sobre vosotros y os he aceptado complacido el Islam como Práctica de Adoración.” (5:3)*

El Islam es la última de las Religiones universales. El número de musulmanes es aproximadamente 1,250 millones. Cada país en el mundo cuenta con por lo menos una minoría de musulmanes. El Islam ha demostrado ser no sólo una de las más difundidas religiones en el mundo, sino que también es la más dinámica, atrayendo conversos a un paso cada vez más veloz en los últimos siglos.

El término árabe ‘*Islam*’, significa ‘sumisión’ y apunta hacia el importantísimo principio religioso de que el musulmán se somete a la Voluntad de Allâh mediante la adopción interna y externa de Su ley. El Islam no es una “religión” en el limitado sentido utilizado por los humanistas seculares en el Occidente, sino que es la eterna y universal religión hecha conocida a cada

nación o gente a través de los Profetas ﷺ desde la aparición de la raza humana. Esta religión pone gran énfasis en un monoteísmo que no se compromete y en la estricta adherencia a su credo y método de adoración. Enseña el sometimiento a la Voluntad de Allâh y le pide a cada persona que siga tanto como le sea posible el ejemplar camino del Profeta Muhammad ﷺ, el último de los Profetas y Mensajeros.

Allâh creo el universo y lo que hay en él para que sea reconocido como el Uno y Único Dios. Creo al ser humano y a los *Yinn* (Genios) solo para que lo alaben y adoren. Dice Allâh:

*“Y no he creado a los yinn (genios) y a los hombres sino para que me adoren.”* (51:56)

El método y forma de adoración no han sido dejados a merced de los caprichos o discreción humana. Allâh es el Único que ordena y decreta todos los actos de adoración y como deben ser realizados. Siendo que el Islam trata con cada aspecto de la vida humana, espiritual y físico, su jurisprudencia está basada en creencias, enseñanzas, adoración y ordenanzas relacionadas con las transacciones sociales, económicas y políticas.

Debido a que el Islam es una forma perfecta de vida, enseña que se debe mantener un refinado estándar de carácter. El Mensajero de Allâh ﷺ dijo:

*“Ciertamente, he sido enviado para perfeccionar la conducta refinada.”*

Allâh elogió la ejemplar conducta de Su Mensajero al decir:

*“Y estás hecho de un carácter magnánimo.”* (68:4)

‘Aisha, la esposa del Profeta ﷺ fue preguntada acerca de su conducta. Ella respondió:

*“Su conducta era el Corán”*

‘Aisha quiso decir que el Profeta ﷺ se adhería estrictamente al Corán, a sus reglas de disciplina, ordenes y prohibiciones y a todas sus excelentes, bellas y nobles enseñanzas. Por esta razón, Allâh le ordena a los creyentes seguir la ejemplar vida de Su Mensajero:

*“Realmente en el Mensajero tenéis un hermoso ejemplo para quien tenga esperanza en Allâh y el Último Día y recuerde mucho a Allâh.”* (33:21)

El Islam enseña la buena conducta expresada en buenos modales para cada ocasión, por ejemplo: al saludar, tomar asiento, comer, aprender, enseñar, al competir, viajar, visitar, dormir, tratar a las personas, en especial a los parientes y vecinos, con bondad y amabilidad, etc. En el Corán y la *Sunnah* (tradiciones) del Mensajero de Allâh ﷺ podemos encontrar códigos para todos esos aspectos de la más refinada y noble conducta.

La familia goza de una elevada posición en el Islam. Es el núcleo de la sociedad, ya que una familia saludable significa una sociedad saludable. Por esto, Allâh ordena que los padres sean tratados con gentileza y obediencia diciendo:

*“Tu Señor ha ordenado que adoréis sólo a Él y que hagáis el bien con los padres. Si uno de ellos o a los dos juntos les llega la vejez junto a ti, no les digáis: ¡Uf! Ni los rechaces, sino que háblales con buenas palabras.*

*Baja sobre ellos el ala de la humildad que viene de la misericordia y di: ¡Señor mío! Ten piedad de ellos, al igual que ellos me criaron cuando era pequeño.” (17:23-24)*

Después de la familia inmediata vienen los parientes. El Mensajero de Allâh ﷺ dijo que Allâh ha prometido tratar con misericordia a la persona que es misericordiosa y gentil con sus parientes, y ha prometido apartar de Su Misericordia a la persona que corta las relaciones con sus parientes.

## —————♦ Los pilares del Islam

‘Umar, uno de los compañeros del Profeta ﷺ reportó que:



*"Cierta día, estando en compañía del Mensajero de Allâh ﷺ se presentó ante nosotros un hombre con vestiduras de resplandeciente blancura y cabellos intensamente negros, que no evidenciaba señales de viaje y que ninguno de nosotros conocía. Se sentó ante el Profeta ﷺ y apoyando sus rodillas contra las rodillas (del Profeta ﷺ) y poniendo las manos sobre sus muslos, dijo: "¡Oh Muhammad ﷺ!, infórmame acerca del Islam".*

El Mensajero de Allâh, le dijo:

*"El Islam es que atestigües que nadie tiene el derecho de ser adorado más que Allâh (que no existe divinidad sino Allâh) y que Muhammad ﷺ es el Mensajero de Allâh. Que establezcas el Salât (oración), pagues el Zakât, ayunes el mes de Ramadán y peregrines a la Casa Sagrada*

*(Hayy) cuando tengas posibilidades (económicas y físicas) de hacerlo.”*

Dijo el hombre:

*“Has dicho la verdad”. Entonces nos sorprendimos que el hombre le preguntara y le dijera que había dicho la verdad, entonces dijo: “infórmame acerca del Imân.”*

El Profeta ﷺ dijo:

*“Que creas en Allâh, Sus ángeles, Sus libros, Sus mensajeros, en el Día del Juicio Final y que creas en El Decreto Divino, tanto lo agradable como lo desagradable de él.” Dijo el hombre: “Has dicho la verdad”, y añadió: “Infórmame acerca del Ihsan.”*

Dijo el Profeta ﷺ:

*“Que adores a Allâh como si lo vieras, ya que, a pesar de que tu no lo ves, Él sí te ve”. Dijo el hombre: “Infórmame acerca de (cuándo acontecerá) el Último Día”. Dijo el Profeta ﷺ: “El preguntado no sabe de él más de lo que sabe el que ha preguntado”. Dijo el hombre: “Infórmame sobre sus signos (señales)”*

Dijo el Profeta ﷺ:

*“Cuando la esclava de a hiz a su dueña y cuando veas a descalzos, desamparados, pastores de ovejas, compitiendo en la construcción de altos*

*edificios. Luego (el hombre) se marchó, y yo permanecí (en el mismo lugar) por unos instantes. Luego (el Profeta ﷺ) dijo: "¡Oh 'Umar!, ¿Acaso sabes quién era el que preguntaba?" Dijo: "Allâh y Su mensajero saben mejor". Dijo: "Ciertamente ha sido Yibril (el ángel Gabriel), que ha venido para enseñaros vuestra religión"*  
(Narrado en las colecciones de tradiciones autenticas del Profeta ﷺ hechas por Al Bujari y Muslim)

El Mensajero de Allâh ﷺ dijo que el Islam está basado en cinco fundamentos o pilares:

1. El Testimonio de Fe (*Shahada*)
2. La Oración (*Salat*)
3. El derecho de los pobres o la caridad obligatoria (*Zakat*)
4. El Ayuno (*Saum*)
5. La Peregrinación a la Meca (*Hayy*)

Consiste en decir con fe y convicción las siguientes palabras en árabe:

“*La ilaha illallâh, Muhammadur Rasulullah*”, es decir: “No existe nada ni nadie que merece ser adorado sino Allâh, (y) Muhammad ﷺ es el Mensajero de Allâh”. La primera parte de la *Shahada* nos indica la condición de Allâh de Único merecedor de la adoración, y la segunda parte nos informa que Allâh debe ser adorado solamente de acuerdo a las enseñanzas de Su Mensajero Muhammad ﷺ. La *Shahada* debe ser recitada por todo aquel que quiera abrazar el Islam.

“*El  
Testimonio  
de  
Fe  
(Shahada)*”

**“La  
Oración  
(Salat)”**

La palabra árabe Salat significa lingüísticamente suplicación, pero ritualmente es la realización de una definida y regular rutina de posiciones físicas que incluyen la recitación de algunos versículos del Corán y ciertas suplicas apropiadas.

Es una forma de comunicación entre el hombre y Allâh, Su Señor (*Rabb*). En la oración la persona demuestra su amor y sumisión a Allâh. Es el más importante pilar después del Testimonio de Fe, y es la columna vertebral del Islam.

Es considerada la luz del creyente, una protección contra el cometer pecados y una forma de expiar por los pecados pasados.

La oración ritual es obligatoria para cada musulmán adulto, y a los niños se les debe enseñar como realizarla a la edad de siete años. Se les debe incentivar a realizarla desde una edad más temprana de ser posible, y se les debe ordenar realizarla a la edad de diez.

**“La  
importancia  
del  
Salat”**

El retrasar las oraciones más allá del periodo que les ha sido designado por Dios sin una razón valida o legítima esta prohibido.

El negar la oración como un acto de adoración obligatoria es considerado apostasía, mientras que el ser negligente en su realización es un acto de incredulidad. La oración fue hecha obligatoria por Dios cuando el Profeta ﷺ fue elevado a los cielos durante el famoso “Viaje Nocturno.”

La oración es la primera obligación religiosa por la que el creyente será cuestionado el Día de la Resurrección. El Profeta de Allâh ﷺ dijo:

*“Lo primero a ser interrogado el siervo en el Día del Juicio será su Salát. Si es satisfactorio (es decir si lo ha*

realizado), toda su obra lo será. Pero si se ha estropeado (lo ha dejado) toda su obra lo estará.”

Las oraciones obligatorias son cinco:

1. ***Salátul Fajr:*** la oración de la madrugada, consiste en dos unidades,<sup>1</sup> se recita en voz alta y además del *Fatiha* se recitan dos versos de cualquier otra *Surah* (capítulo) del Corán. El tiempo estipulado por Allâh para realizar esta oración comienza poco antes del amanecer y finaliza con la salida del sol.
2. ***Salátul Dhuhur:*** la oración después del medio día, consiste de cuatro unidades. Durante las dos primeras unidades se recita el capítulo de la Apertura, *Al Fatiha* en voz baja y versos de cualquier otra *Surah* (capítulo) del Corán. En las dos últimas unidades solamente se recita *Al Fatiha*. El tiempo estipulado por Allâh para realizar esta oración comienza poco después del medio día, y dura hasta la entrada del tiempo de la oración del ‘Asr.
3. ***Salátul ‘Asr:*** la oración de la tarde está compuesta de cuatro unidades y se realiza de la misma manera que

---

<sup>1</sup> Cada oración está compuesta de lo que llamaremos ‘unidades’, cada unidad está compuesta de la lectura del *Fatiha* (Corán 1:1-7) estando de pie, una genuflexión y dos postraciones. Algunas oraciones están compuestas por dos ‘unidades’, otras por tres y la mayoría por cuatro unidades. Toda oración compuesta por más de dos unidades, incluye una *yalsah* es decir, el sentarse después de realizar dos unidades.

la oración antes mencionada. El tiempo estipulado por Allâh para esta oración comienza con la llegada de la media tarde y finaliza con el comienzo ocaso del sol.

4. *Salátul Magrib*: la oración del ocaso se compone de tres unidades. Durante las dos primeras se recita en voz alta *Al Fatiha* y versos de cualquier otra *Surah* del Corán. En la tercera unidad solo se recita *Al Fatiha* en voz baja. El tiempo estipulado para realizar esta oración comienza cuando el sol desaparece bajo la línea del horizonte y se extiende hasta que el último destello rojo desaparece del cielo.

5. *Salátul Ishá*: la oración de la noche está compuesta de cuatro unidades y se realiza como la oración del medio día o de la tarde con la excepción que en las dos primeras unidades se debe recitar en voz alta y en las otras dos unidades se recita en voz baja. El tiempo de la oración del *Ishá* dura hasta la media noche.

Las oraciones obligatorias pueden ser realizadas a solas, pero es preferible realizarlas en la mezquita y en grupo.

Para poder realizar la oración la persona debe estar en un estado de pureza ritual. Para esto, la persona debe lavarse (*Wudu'*) con agua limpia ciertas partes del cuerpo: las manos, la boca y la nariz, la cara, los brazos, pasarse la mano mojada por el cabello y lavarse los pies.

**“El  
derecho  
de los  
pobres  
(Zakat)”**

El Zakat es el tercer pilar del Islam. Esta institución financiera esta basada en el reconocimiento del hecho que Allâh es el Propietario de todas las cosas. Así, Él también tiene el derecho de definir los estatutos de propiedad, los medios para la adquisición de riqueza y las formas de gastarla. El significado original de la palabra árabe Zakat es purificación, incremento y aumento, y éste es también el propósito de su pago.

Se paga sobre ciertos tipos de propiedades, y sus beneficiarios son ciertas clases de musulmanes pobres, tal y como establecen las siguientes instrucciones coránicas:

*“Realmente las dádivas han de ser para los necesitados, los mendigos, los que trabajan en recogerlas y repartirlas, para los que tienen sus corazones amansados, para rescatar esclavos, para los indigentes, para la causa en el camino de Allâh y para el hijo del camino. Esto es una prescripción de Allâh y Allâh es Conocedor y Sabio.”* (9:60)

El Zakat purifica a su donador de la tacañería, codicia y avaricia. También se constituye en un sistema de asistencia social que promueve el amor, hermandad y cooperación entre los musulmanes. También va cerrando la grieta entre ricos y pobres en base a la misericordia y la bondad. Más aún, Allâh recompensa a su donador generosamente. Dijo Allâh:

*“Di: Es cierto que mi Señor le da extensa provisión a quien quiere de Sus siervos y (también) la restringe. Cualquier cosa que gastéis, Él os dará algo a cambio y Él es el mejor en proveer.”* (34:39)

El Zakat se toma de las propiedades de todos los musulmanes si el valor o cantidad de estas ha alcanzado el mínimo requerido para

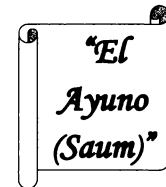
cobrarlo, ya sean estos jóvenes o ancianos, hombres o mujeres, sanos o insanos. Las propiedades de las que se toma el *Zakat* son:

1. Las cosechas de la tierra.
2. Los valores propios, como el oro, la plata o la moneda en circulación.
3. Bienes comerciales que incluye todo lo expuesto para fines comerciales o para obtener beneficios.
4. El Ganado.
5. Los Tesoros y minas.

Si una persona muere antes de pagar su *Zakat*, entonces éste debe ser tomado de sus bienes antes de que sean divididos entre sus herederos.

Negar el *Zakat*, o cualquier otro pilar del Islam se considera apostasía. Allâh el Exaltado ha prometido un severo tormento para aquellos que retienen el *Zakat*.

El ayunar durante el mes lunar de Ramadán es el cuarto pilar del Islam. Allâh lo decretó durante el segundo año de la Hegira.<sup>1</sup> El ayunar durante Ramadán es obligatorio para cada musulmán adulto y en dominio de sus facultades mentales. El ayuno significa abstenerse de comer o beber desde poco antes de la salida del sol hasta que este se pone, esto ayuda a desarrollar resistencia, tolerancia, autocontrol y temor de Allâh. También hace que la persona simpatice con los musulmanes menos afortunados e incrementa la recompensa de la caridad. Durante el mes de Ramadán, las puertas del Paraíso son abiertas y las del Infierno son cerradas, también hay una noche que, si es



<sup>1</sup> Al *Hijrah* en árabe. Se refiere a la emigración del Profeta de Allâh de la Meca a Medinah.

observada en adoración, significa una recompensa mejor a la de mil años de adoración.

El ayuno perdona los pecados cometidos; dijo el Profeta de Allâh ﷺ:

*“Quien ayune en el mes de Ramadán, con Fe y esperanza en la recompensa (de Allâh), le serán perdonadas sus faltas anteriores.”*

El final del ayuno es marcado con la celebración de ‘Id ul Fitr, o la Celebración del Desayuno. Si la persona no ayuna uno o más días del mes de Ramadán por algún motivo legítimo, deberá reponerlos después del final del mes.

Las siguientes situaciones invalidan el ayuno:

- Comer, beber o tener relaciones sexuales intencionalmente durante las horas del ayuno.
- La menstruación y la hemorragia posparto.
- El vomito intencional.
- La extracción de sangre.

El realizar cualquiera de las anteriores situaciones por olvido no invalida el ayuno.

El *Hayy* o Peregrinación es el quinto pilar del Islam. Implica la observación y realización de ciertos rituales durante el mes lunar de *Dhul Hiyyah* en Meca. Es obligatorio para todo musulmán y musulmana adulto y sano realizar el Hayy; siempre y cuando cuente con las posibilidades tanto físicas como económicas de realizar el viaje. La recompensa por realizar el Hayy es inmensa; dijo el Mensajero de Allâh:

*“La  
Peregrinación  
a la  
Meca  
(Hayy)”*

*“Quien completa el Hayy, sin hablar obscenidades, ni comete inmoralidades; vuelve (sin pecados), como el día que le dio a luz su madre.”*

Al igual que los demás actos de adoración, la realización del Hayy debe ser precedida por la intención de realizarlo. También se requiere la vestimenta de dos piezas de tela simple y el entrar en un estado de consagración ritual (*Al Ihram*). El estar en este estado incluye las siguientes prohibiciones:

1. Cortar o arrancar el cabello de cualquier parte del cuerpo.
2. Cortarse las uñas.
3. Vestir un sombrero o cubrirse la cabeza.
4. Utilizar perfume.
5. Comprometerse en matrimonio, o arreglar compromisos para otras personas.
6. Las relaciones sexuales.

La Peregrinación comienza con siete vueltas alrededor de la Ka'bah, y continua con el recorrer la distancia entre dos montañas (*As Safa y Al Marwa*). En el octavo día del mes de Dhul Hiyyah, los peregrinos deben dirigirse a la localidad de Mina, vecina a la Meca, y de ahí a Arafat. Después deben dirigirse a Muzdalifah y después de la salida del sol se trasladan nuevamente a Mina, donde realizan ciertos rituales y finalizan esta adoración sacrificando un animal (ovejas, cabras, vacas o camellos).

## → Los artículos de Fe

Los artículos de Fe en el Islam son seis:

1. Creer en Allâh.
2. Sus Ángeles.
3. Sus Libros revelados.
4. Sus Mensajeros.
5. El Último Día.
6. La creencia en el Decreto o Predestinación divina, ya sea favorable o adverso.

**"La  
Creencia  
en  
Allâh"**

Los musulmanes creen en un, Único e Incomparable Dios, que no tiene hijo ni socio, y que Él es el único que posee el derecho de ser adorado. Él es el Dios verdadero y cualquier otra deidad es falsa. Él tiene los más magníficos

Nombres, sublimes y perfectos Atributos. Nadie comparte su Divinidad, ni sus Atributos. En el Corán Dios se describe a si Mismo:

**"Di: Él es Allâh, Uno. Allâh, el Señor Absoluto. (A quien todos se dirigen en sus necesidades) No ha engendrado ni ha sido engendrado. Y no hay nadie que se le parezca."** (112:1-4)

Nadie tiene el derecho de ser invocado, suplicado, que le sea rezado o le sea dedicado cualquier acto de adoración, sino Allâh solamente.

Únicamente Dios es el Todopoderoso, el Creador, el Soberano y Señor de todo lo que hay en el Universo. Él se encarga de todos los asuntos. No necesita ni depende de sus criaturas, y todas sus criaturas dependen de Él. Él es el Omnipotente, el Omnipresente. En una forma perfecta, su conocimiento engloba a todas las cosas las evidentes y las secretas, lo público y lo privado. Él conoce lo que pasó, lo que pasará y cómo pasará. Nada ocurre en el universo si no es por que Él quiere. Lo que desea es y lo que no desea no es, y nunca será. Su deseo está por encima del deseo de todas sus criaturas. Tiene poder por sobre todas las cosas y es capaz de hacer todo lo que desea. Es el Graciabilísimo, el Misericordioso y el Más Benévolos.

En uno de los dichos del Profeta Muhammad ﷺ nos es dicho que Allâh es más misericordioso con sus criaturas de lo que una madre lo es con su hijo. Dios está exento de la injusticia y la tiranía. Es el más sabio en todas su acciones y decretos. Si alguien quiere pedirle a Dios algo debe pedírselo sólo a Él, sin pedirle a alguien más que interceda por él. No existen intermediarios entre Dios y aquellos que buscan Su ayuda.

Dios no es Jesús y Jesús no es Dios. El mismo Jesús negó eso. Allâh dice en el Corán:

*“Realmente han caído en incredulidad quienes dicen: Allâh es el Ungido, hijo de Maryam. Cuando fue el Ungido quien dijo a los hijos de Israel: ¡Adorad a Allâh! Mi Señor y el vuestro. Quien asocie algo con Allâh, Allâh le vedará el jardín y su refugio será el Fuego. No hay quien auxilie a los injustos.”*  
(5:72)

Dios no es una Trinidad. Dios dijo en el Corán:

*“Y han caído en incredulidad los que dicen: Allâh es el tercero de tres, cuando no hay sino un Único Dios. Si no dejan de decir lo que dicen, éso es que han caído en la incredulidad tendrán un castigo doloroso. ¿Es que no van a volverse hacia Allâh y Le van a pedir perdón? Allâh es perdonador y Compasivo. El Ungido, hijo de Maryam, no es más que un mensajero antes del cual ya hubo otros mensajeros. Su madre era una mujer veraz y ambos comían alimentos. Mira cómo les hacemos claros los signos y mira cómo luego inventan.” (5:73-75)*

El Islam niega que Dios descansó en el séptimo día de la Creación, que Él luchó con uno de Sus ángeles, que Él es un envidioso conspirador contra la raza humana o que Él se ha encarnado en algún ser humano y también rechaza la atribución de cualquier forma humana a Dios ya que todas estas cosas son consideradas blasfemias. Allâh es el Exaltado y está muy lejos de cualquier imperfección. Nunca se fatiga y ni la somnolencia, ni el sueño le afectan.

La palabra árabe *Allâh* significa Dios (el Dios Uno y Único que creó todo el Universo). Esta palabra '*Allâh*' es el nombre para Dios, utilizado por las personas que hablan árabe, tanto cristianos, como musulmanes. Esta palabra, la cual no tiene forma femenina ni plural, no puede ser utilizada para designar algo que no sea el Único Dios verdadero. La palabra árabe *Allâh* aparece en el Corán cerca de 2.700 veces. En arameo, un idioma muy cercano y afín con el árabe, que era el idioma que Jesús habitualmente hablaba,<sup>1</sup> se refiere a Dios también como *Allâh*.

---

<sup>1</sup> NIV Compact Dictionary of the Bible [Diccionario Compacto de la Biblia NIV], Douglas, pág. 42.

**“La  
Creencia  
en Sus  
Ángeles”**

Los musulmanes creen en la existencia de los Ángeles y que ellos son criaturas honorables que fueron creadas de luz. Los ángeles sólo adoran a Allâh, le obedecen y actúan sólo por órdenes suyas. Allâh los describe en el Corán de la siguiente manera:

*“¡Vosotros que creéis! Guardaos a vosotros mismos y a vuestra gente de un fuego cuyo combustible serán los hombres y las piedras. Sobre él habrá ángeles duros y violentos que no desobedecerán a Allâh en lo que les ordene, sino que harán lo que se les ordene.”* (66:6)

Entre los ángeles están:

Gabriel, quien descendió el Corán al profeta Muhammad ﷺ, así como descendió los mensajes anteriores de Allâh.

- Miguel, quien esta a cargo de la lluvia.
- El Ángel de la muerte, quien esta encargado de tomar el alma de los agonizantes.
- Los Ángeles que cargan el Trono de Allâh.
- Los Guardianes del Paraíso y el Infierno.

Aparte de estos, hay ángeles que cuidan de los humanos, otros que registran las acciones y palabras de las gentes y otros que están encargados de diferentes funciones y deberes.

Creer en Sus libros significa creer que Allâh el Exaltado revelo Libros a Sus Mensajeros para que estos los hagan llegar a la gente. Esos Libros contienen la Palabra de Dios. Éstos se encontraban indudablemente puros y en su forma original al momento de su revelación, y cada vez que un nuevo Libro o Escritura era

**“La  
Creencia  
en Sus  
Libros  
Revelados”**

revelado, este abrogaba al que le precedía. Las Escrituras Divinas mencionadas por el Corán son:

1. La Tora, el Libro de Allâh revelado a Moisés.
2. Los Salmos, el Libro revelado a David.
3. El Evangelio, revelado a Jesús.

Los libros en manos de judíos y cristianos hoy en día, es decir el Antiguo y Nuevo Testamento (conocidos colectivamente como la Biblia) no son auténticos debido a que han sido distorsionados, alterados, editados y falsificados. Además, estos han sido abrogados por el último de los Libros de Allâh, el Corán.

El Corán es la Palabra de Allâh, Su Libro Final para la humanidad, el cual Allâh reveló a Muhammad ﷺ, el último de Sus Profetas y Mensajeros en ser enviado a la raza humana. Allâh lo hizo descender para hacer todas las cosas claras y a manera de guía y misericordia. Allâh ha prometido preservarlo y cuidarlo de la distorsión, adulteración, adición o perjuicio. El dice:

*“Nosotros hemos hecho descender el Recuerdo (el Corán) y somos sus guardianes.” (15:9)*

El Corán le fue revelado al Profeta Muhammad ﷺ por partes de acuerdo a las circunstancias, por un período de veinte años; trece de los cuales pasaron en la Meca y diez en Medinah. Esta dividido en 114 capítulos (llamados *Surah* en árabe) unos más largos que otros.

Los musulmanes testifican que Allâh envió Mensajeros a cada nación invitándolos a adorarlo de forma exclusiva. Esta creencia incluye también, denunciar a todos los dioses que son

**“La  
Creencia  
en Sus  
Mensajeros”**

adorados aparte de Allâh o en su lugar, y que todos los Mensajeros fueron veraces y cumplieron con su misión de la mejor manera. Dios envió muchísimos Mensajeros, y sólo Él sabe cuantos fueron. Es obligatorio para cada musulmán creer en los Profetas ﷺ y Mensajeros. Quien niega a uno de ellos, los niega a todos. El primer Mensajero enviado por Allâh a la humanidad fue Noé y el último fue Muhammad ﷺ. Allâh dice:

*“Hemos enviado un mensajero a cada comunidad: ‘Adorad a Allâh y apartaos de los Tagut.’”<sup>1</sup> (16:36)*

Todos los Profetas ﷺ y Mensajeros fueron seres humanos. Allâh los distinguió comisionándolos como Profetas ﷺ y Mensajeros y los respaldó, evidenciando la veracidad de su misión con milagros. Ellos no poseían cualidades divinas y no tenían acceso al mundo de lo Oculto. Allâh envió a Muhammad ﷺ para toda la humanidad diciendo:

*“Dí ‘¡Hombres! Es cierto que yo soy para [todos] vosotros el Mensajero de Allâh, a Quien pertenece la soberanía de los cielos y la tierra. No hay Dios sino Él, da la vida y da la muerte; así que creed en Él y en Su Mensajero, el Profeta iletrado que cree en Allâh y en Sus palabras y seguidle para que tal vez os guiéis.” (7:158)*

De todos los Mensajeros, hubo cinco que fueron los más perseverantes y determinados en hacer lo que Allâh les había ordenado. Ellos eran Noé, Abraham, Moisés, Jesús y Muhammad ﷺ, quien fue el último de ellos.

---

<sup>1</sup> El término *Tagut* designa a los ídolos y a los demonios y en general todo lo que se adora fuera de Allâh.

**“La  
Creenza  
en el  
Último  
Día”**

Los musulmanes testifican la veracidad de todo lo que Allâh o Su Mensajero ﷺ dijeron sobre la muerte y los asuntos escatológicos. Dios no ha creado Su creación en vano. El creó al hombre y a los Yinn para que lo adoren y prometió el Paraíso como recompensa a todos aquellos que lo obedezcan y a Sus Mensajeros, y el Infierno para todos aquellos que lo desobedezcan y a Sus Mensajeros.

Él ha decretado una fecha límite a todo el universo, cuyo límite será la Hora Final, durante la cual los seres humanos serán cuestionados acerca de sus acciones en este mundo. Sus acciones serán pesadas. Aquel cuyas buenas acciones pesen más que sus malas acciones prosperará. Aquel cuyas malas acciones sobrepasan en peso de sus buenas acciones será condenado al Fuego del Infierno. El Islam es condición para que cualquier buena obra sea aceptada.

Existen signos (señales) menores y mayores que indicaran la proximidad y llegada de la Hora Final. Estos signos incluyen la misión del Profeta Muhammad ﷺ, el paso veloz del tiempo y la competencia de pastores de ovejas entre si por construir altos edificios. También están la prevalecida del consumo de Licores, la fornicación y muchos otros vicios.

Los signos mayores incluyen el advenimiento del Falso Mesías, un impostor que alegará ser Dios. Atravesará toda la tierra, pero no podrá entrar en la Meca ni Medinah. El descenso de Jesús del cielo será otra de las señales mayores. El dará muerte al Falso Mesías y realizará otras acciones que revelarán la verdad acerca de su humanidad y misión profética. Vivirá por un cierto tiempo y cuando muera, los musulmanes realizarán sobre él

la oración funeral y lo enterrarán. Una tercera señal será la aparición de los Gog y Magog, dos muy numerosas naciones humanas que devastarán la tierra y a las que Allâh finalmente hará morir.

La última señal mayor que indicará el fin de todas las criaturas y creaciones será la salida del sol por el poniente (occidente). El primer soprido de una corneta marcará el fin. Todas las criaturas resucitarán y serán reunidas para el Día del Rendimiento de Cuentas, que empezará con el segundo soprido de la corneta. En aquél Día que durará cincuenta mil años los seres humanos estarán de pie, desnudos e incircuncisos, de la forma en que nacieron. Como resultado de ésta espera estos sufrirán mucho y se hundirán en su propia transpiración, cada uno de acuerdo a la cantidad de sus malas acciones. A algunos el sudor sólo les llegará hasta los tobillos, a otros hasta sus rodillas, a algunos hasta sus caderas, a otros hasta el pecho y a algunos hasta sus bocas. Ninguno de los Profetas podrá ayudar a sus gentes. Finalmente la humanidad le pedirá a Muhammad ﷺ que interceda por ellos después de que los otros nobles Mensajeros se hayan excusado. El antecederá ante Allâh para que el rendimiento de cuentas empiece. Allâh aprobará su intercesión.

Después del rendimiento de cuentas, cada persona recibirá su registro de obras. Aquellos que lo reciban en la mano derecha prosperarán y serán admitidos en el Paraíso; mientras que quienes reciban sus registros en la mano izquierda o por atrás de sus espaldas serán condenados a la eterna miseria. Un puente más delgado que un cabello y más filo que una espada será colocado sobre el Infierno. Todos deben cruzar el puente, algunos podrán hacerlo a salvo, mientras que el resto caerá hacia el Infierno.

**“Una  
descripción  
del  
Paraíso”**

El Paraíso, *Yannah* en árabe, es la morada final que Allâh ha preparado para los creyentes. En el encontraran todo lo que sus almas desean y serán eternamente felices. Allâh ha creado en el Paraíso lo que ningún ojo ha visto, ni oído escuchado o ser humano imaginado. Contaran con consortes puros, ríos de leche, de vino, de miel y toda clase de frutas y carnes deliciosas, conocidas y desconocidas. Sus residentes no experimentaran cansancio, aburrimiento o la muerte.

El Infierno, *Yahannam* en árabe, es el destino final que Allâh ha preparado para aquellos que niegan a Allâh y Sus Mensajeros. El alimento que en el hay es intolerablemente amargo, y su bebida es la pus que exuda de la piel de sus habitantes. Sus abismos no tienen fondo. Los que se negaron a creer y los hipócritas vivirán en el eternamente.

**“Una  
descripción  
del  
Infierno”**

**“La  
creencia  
en  
el  
Decreto o  
Predestinación  
divina,  
ya  
sea  
favorable o  
adverso”**

Los musulmanes creen en *Al Qadar* que es la Predestinación Divina, pero no significa que el ser humano no tiene libre albedrio. Al contrario los musulmanes creen que Dios ha dado a los seres humanos la facultad de escoger entre el bien y el mal y que son responsables por sus decisiones.

**La creencia en la Predestinación Divina incluye la creencia en cuatro conceptos:**

- 1) Dios sabe todas las cosas. Conoce lo que ha pasado y lo que va a pasar.

- 2) Dios ha registrado todo lo que ha pasado y todo lo que pasará hasta el Día del Juicio.
- 3) Cualquier cosa que Dios quiera que pase sucede, y cualquier cosa que Dios no quiera que suceda no pasa.
- 4) Dios es el creador de todo. No hay otro creador aparte de Él.

## → La Higiene en el Islam

El código de vida islámico trata con la vida tanto personal como social del ser humano para asegurar su pureza y limpieza tanto física como alimenticia, de vestimenta, de su medio ambiente, comportamiento, modales, pensamientos e intenciones. La etiqueta higiénica en el Islam se muestra única al ser comparada con la existente en otras religiones.

En el Islam, la higiene no es considerada un asunto de discreción personal. Por el contrario, la ablución (el lavado de distintas partes del cuerpo), llamada *Wudu'*, es un acto de adoración obligatorio y una condición para la realización de la oración ritual. El musulmán debe ofrecer por lo menos cinco oraciones obligatorias cada día con pureza de corazón y pensamiento, así como limpieza corporal y de vestimentas. La oración debe ser ofrecida con intención pura, sobre un lugar puro. Es fácil entender los beneficiosos efectos y resultados que el musulmán puede ganar mediante la repetición de este acto. Es obligatorio también tomar baño después de haber tenido relaciones íntimas, después de la finalización del periodo menstrual y en otras ocasiones.

También es requerido en adición a esto actos de higiene el lavarse los dientes para prevenir las caries, infecciones de las encías y la halitosis. El cortarse las uñas de las manos y los pies, cortarse el bigote, rasurarse o cortar el cabello de las axilas y el pubis, etc. son sólo algunos de los variados aspectos de la higiene en el Islam. Todos estos requerimientos prueban que el Islam no trata solamente con las necesidades espirituales del ser humano, sino también con su salud física.

## La Mujer y la Familia en el Islam

El Islam ha honrado a la mujer al confiarle la educación de las generaciones futuras. Antes del Islam, la mujer era tratada como un simple objeto, privada de sus derechos al punto que el hijo mayor del difunto heredaba las esposas de su padre. Las niñas solían ser enterradas vivas en la época pre-islámica. Otras culturas también solían considerar a la mujer menos que humana.

El Islam no solo honra a la mujer, sino que también la considera igual al hombre en cuanto a sus logros y responsabilidades. Allâh ha hecho de la piedad, no el sexo, el criterio de la superioridad. El dice:

*“¡Hombres! Os hemos creado a partir de un varón y de una hembra y os hemos hecho pueblos y tribus distintos para que os reconocieraís unos a otros. Y en verdad que el más noble de vosotros ante Allâh es el que más le teme. Allâh es conocedor y está perfectamente informado.” (49:13)*

Allâh le ha permitido poseer bienes y el derecho de disponer de los mismos tal y como vea necesario, ya que ella sabe que es

responsable ante Allâh. Aun si la esposa es pudiente, la responsabilidad de mantener a la familia recae en manos del esposo. Él no tiene derecho a reclamar nada de su propiedad, a menos que ella le de lo que quiera por decisión propia. Más aún, Allâh le ha conferido a los padres en general una gran posición al ordenarle a los hijos que los traten con gentileza con las siguientes palabras:

*“Tu Señor ha ordenado que sólo Lo adoréis a Él y que hagáis el bien con los padres. Y si alguno de ellos, o los dos juntos les llega la vejez junto a ti, no les digas “Uf” ni los rechaces, sino que háblales con buenas palabras.” (17:23)*

Allâh al mencionar el cuidado de los padres inmediatamente después de ordenar que solo se lo adore a Él y que no se le asocie nada ni nadie, nos muestra la gran importancia de este asunto y la honorable posición de los mismos. Las madres son particularmente honradas, tal y como lo demuestra la siguiente tradición profética:

*Un hombre vino al profeta Muhammad ﷺ y le dijo: “¡Oh, mensajero de Dios! ¿Quién de entre toda la gente es quien más merece el mejor cuidado (y compañía)? ” El Profeta ﷺ dijo: “Tu madre”. El hombre dijo, “Después (de ella) ¿Quién?”, el Profeta ﷺ dijo: “Después tu madre”. El hombre nuevamente inquirió “Después ¿Quién?” El Profeta ﷺ le dijo: “Después tu madre”. El hombre volvió a preguntar; “Después ¿Quién?” El Profeta ﷺ dijo: “Después tu padre.”*

## El código de Vestimenta de la mujer

El tema de la vestimenta de la mujer musulmana es controversial entre los no musulmanes debido a la ignorancia sobre el Islam y sus principios. Ellos asumen que la mujer musulmana se encuentra atrapada en su casa y privada de sus derechos. Ellos ven a la mujer musulmana desde la perspectiva histórica de su propia cultura, en la cual la mujer se ha rebelado contra sus estructuras y se ha liberado a si misma de las cadenas del pasado, pero sólo es una mentalidad etnocéntrica de la mujer no musulmana y se debe al hecho que la mujer occidental no ha experimentado, tanto en el pasado como en el presente, una verdadera sensación de libertad.

Desde la antigüedad, pasando por la Edad Media, el Renacimiento y la Revolución Industrial hasta la actual Era de la Tecnología, la mujer ha ido pasando de una forma de esclavitud a otra, por voluntad propia, pensando que la última etapa es la liberación suprema, cuando no se trata sino de esclavitud bajo un nuevo disfraz. Ellas han abandonado sus hogares para abrirse camino entre los hombres demandando igualdad, ignorando el hecho que su psiquis es diferente y que fueron dotadas con ciertas

funciones para ciertos objetivos. Los resultados de esta pugna pueden ser observados claramente en la devastación de la familia occidental.

La actitud de la mujer musulmana de cubrir su cuerpo no es una costumbre cultural, heredada de alguna civilización o cultura más antigua. Por el contrario, se trata de una institución ordenada por Aquel que creó a la humanidad y es debido a Su infinita sabiduría, que Él se lo ordenó a las mujeres.

Tanto el hombre como la mujer fueron creados con deseos sexuales. Allâh, el Elevado ha decretado ciertas regulaciones y medidas de precaución para limitar estos deseos y para mantener a cada sexo alejado de toda forma de relación ilícita para la preservación de la posteridad y para preservar la correcta relación entre un hombre y una mujer. La observancia de estas regulaciones y precauciones llevará al establecimiento de una familia y comunidad sanas.

# Profecías bíblicas sobre el Advenimiento de Muhammad ﷺ → el Profeta del Islam<sup>1</sup>

Las profecías bíblicas sobre el advenimiento del profeta Muhammad ﷺ son evidencia de la verdad del Islam para las personas que creen en la misma.

En Deuteronomio 18, Moisés afirmó que Dios le dijo:

*“Profeta les levantaré de en medio de sus hermanos, como tú; y pondré mis palabras en su boca, y él les hablará todo lo que yo le mandare. Mas a cualquiera que no oyere mis palabras que él hablare en mi nombre, yo le pediré cuenta.”* (Deuteronomio 18:18-19 RVR1960).<sup>2</sup>

Concluimos de estos versos que el profeta ha sido mandado por Dios debe reunir las siguientes tres características:

<sup>1</sup> Esta sección ha sido tomada en su totalidad del libro *A Brief Illustrated Guide to Understanding Islam*, de Ibrahim Abu Harb, Segunda Edición.

<sup>2</sup> Algunos de los versos en este capítulo han sido tomados de la Biblia Reina-Valera de 1960 (RVR1960); y otros han sido tomados de *La Biblia de las Américas* (LBLA).

- 1) Él será como Moisés.
- 2) Él será de entre los hermanos de los israelitas; o sea los ismaelitas.
- 3) Que Dios pondrá Sus palabras en la boca de este profeta y que éste declarará lo que Dios le ordene.

**"Examinemos  
las tres  
características  
más a  
fondo"**

**1) Un profeta igual a Moisés:** Difícilmente han existido dos profetas que hayan sido tan parecidos como Moisés y Muhammad ﷺ. Ambos recibieron una ley comprensible y un código de vida. Ambos se enfrentaron a sus enemigos y obtuvieron la victoria sobre ellos de una forma milagrosa. Ambos fueron aceptados como profetas y hombres de estado. Ambos emigraron a consecuencia de conspiraciones de asesinato contra ellos.

Las analogías entre Jesús y Moisés no sólo no contemplan las anteriormente citadas similitudes, sino que tampoco contemplan otras aún más cruciales. Éstas incluyen el nacimiento natural, vida familiar y muerte de Moisés y Muhammad ﷺ al contrario de Jesús. Más aún, Jesús fue tomado por sus seguidores como el hijo de Dios y no exclusivamente como un profeta de Dios, tal y como fueron Moisés y Muhammad ﷺ y como los musulmanes creen que Jesús fue. Entonces, esta profecía se refiere al profeta Muhammad ﷺ y no a Jesús, porque Muhammad ﷺ es más parecido a Moisés que Jesús, con relación a los puntos anteriormente mencionados.

También uno se da cuenta al leer el evangelio de Juan que los judíos estaban esperando el cumplimiento de tres distintas profecías. La primera era la llegada de Cristo, la segunda era la venida de Elías y la tercera era la venida del Profeta. Esto se hace claro debido a las tres preguntas que le fueron hechas a Juan el Bautista:

"... Los Judíos de Jerusalén habían enviado donde Juan algunos sacerdotes y levitas para que le preguntaran: "¿Quién eres tú?". Juan aceptó decírselo y no lo negó. Declaró: "Yo no soy el Cristo". Le dijeron: "Entonces, ¿quién eres?, ¿Eías?" Contestó: "Yo no soy Eías". Le dijeron: "¿Eres el Profeta ﷺ?". Contestó "No" (Juan 1:19-21) Si buscamos en una Biblia que tenga referencias encontraremos en las notas marginales que las palabras el Profeta ﷺ en Juan 1:21, se refieren a la profecía de Deuteronomio 18:15 y 18:18.<sup>2</sup><sup>1</sup> Concluimos de todo esto que la profecía de Deuteronomio 18:18 no se refiere a Jesús sino a Muhammad ﷺ.

**2) De entre los “hermanos” de los israelitas:** Abraham tuvo dos hijos, Ismael e Isaac (Génesis 21). Ismael se convirtió en el padre de la nación árabe, e Isaac se convirtió en el padre de la nación judía. El profeta del que habla Deuteronomio no proviene de entre los judíos mismos; sino de entre sus hermanos; o sea los Ismaelitas. Muhammad ﷺ, un descendiente de Ismael, es de hecho este profeta.

También Isaías 42:1-13 habla sobre el siervo de Dios, Su “Siervo” y “Escogido” quien habrá de traer una ley. “*No se desanimará ni desfallecerá hasta que haya establecido en la tierra la justicia, y su ley esperarán las costas*” (Isaías 42:4 LBLA). El versículo 11 conecta a ese esperado mensajero con los descendientes de Cedar. ¿Quién es Cedar? Según Génesis 25:13, Cedar fue el segundo hijo de Ismael, el ancestro del Profeta Muhammad ﷺ.

**3) Dios pondrá Sus palabras en La boca de este profeta:** Las palabras de Dios (el Sagrado Corán) fueron verdaderamente puestas o colocadas en la boca de Muhammad ﷺ. Dios envió al Arcángel Gabriel para que le enseñara a Muhammad ﷺ las palabras

<sup>1</sup> Ver las notas marginales sobre el versículo 1:21 del evangelio de Juan en cualquier Biblia con concordancia.

exactas de Dios (el Sagrado Corán) y le ordenó que las dictara a la gente tal y como las había oído, por lo tanto, las palabras no son suyas, ya que no provenían de sus propios pensamientos, sino que fueron puestas en su boca por el Arcángel. Durante la vida de Muhammad ﷺ y bajo su supervisión, estas palabras fueron memorizadas y escritas por sus compañeros.

También, esta profecía en Deuteronomio menciona que este profeta hablará las palabras de Dios en el nombre de Dios. Si damos un vistazo al Sagrado Corán, encontraremos que todos sus capítulos, excepto el Capítulo 9, están precedidos o empiezan con la frase, “*En el nombre de Dios, el Misericordioso, el Compasivo.*”

Otra indicación (aparte de la profecía en Deuteronomio) es que Isaías relaciona al mensajero conectado con Cedar con un nuevo cántico (una escritura en un nuevo idioma) que ha de ser cantado al Señor (Isaías 42:10-11). Esto se ve mencionado más claramente en la profecía de Isaías: “*y en lengua extranjera, Él hablará a este pueblo*” (Isaías 28:11 LBLA). Otro punto relacionado, es que el Corán fue revelado en diferentes lugares y por partes en un período de 23 años. Es interesante comparar esto con Isaías 28 que habla sobre la misma cosa, “*Porque mandamiento tras mandamiento, mandato sobre mandato, renglón tras renglón, línea sobre línea, un poquito allí, otro poquito allá.*” (Isaías 28:10 RVR1960).

Note que Dios dijo en el verso anterior a la profecía en Deuteronomio 18:18, “*Mas a cualquiera que no oyere mis palabras que él hablare en mi nombre, yo le pediré cuenta*” (Deuteronomio 18:19 RVR1960). Esto significa que quien cree en la Biblia debe creer en lo que este profeta dice, y este profeta es Muhammad ﷺ.

## —————♦ Conclusión

El Islam es la religión que Dios ha escogido para la humanidad. El dijo:

*“Realmente la práctica de Adoración ante Allâh es el Islam.”*  
(3:19)

Esto significa que el Mensaje es universal. El Islam es una forma de vida que afecta todas las esferas de la vida humana, social, política, económica, etc. El Islam tiene la solución a todos los problemas sin importar su naturaleza y gravedad. Es un mensaje Divino, que Dios escogió y que Muhammad ﷺ hizo llegar a la humanidad. El Corán es el último libro de Dios y contiene una constitución final e inalterable.

Ahora que usted ha leído este librito y se ha familiarizado más con los principios fundamentales del Islam, está en sus manos el tomar una decisión. Todos estamos destinados a tener el mismo final en esta vida terrenal, pero el camino que uno escoge tomar es el que determina nuestro destino en la otra vida.

Dios es tan misericordioso y está tan alejado de la injusticia que dice:

*"Y no castigamos sin antes haber enviado un mensajero."*

(17:15)

Y es debido a nuestra preocupación por usted que preparamos este mensaje.

## Algunos versículos Coránicos acerca del Islam

*“Ese Libro [el Corán], sin duda, contiene una guía para los temerosos (de su Señor).” (2:2)*

*“Allâh os ha elegido la práctica de Adoración, no muráis pues sin ser musulmanes.” (2:132)*

*“Y quien deseé otra práctica de Adoración que no sea el Islam, no le será aceptada y en la Ultima Vida será de los perdedores.” (3:85)*

*“Hoy os he completado vuestra práctica de Adoración, he culminado Mi bendición sobre vosotros y os he aceptado complacido el Islam como práctica de Adoración.” (5:3)*

*“Aquéllos que niegan a Allâh y a Sus mensajeros y quieren hacer distinción entre Allâh y Sus mensajeros; y dicen: Creemos en unos pero no creemos en otros; queriendo tomar un camino intermedio.”* (4:150)

*“El es Quien envió a Su Mensajero con la guía y con la práctica de Adoración verdadera para hacerla prevalecer sobre todas*

*las demás formas de Adoración, aunque les repugne a los incrédulos.” (9:33)*

*“¿Acaso aquel a quien Allâh le ha abierto el pecho al Islam y se asienta sobre una luz que viene de su Señor [es igual a aquel que no cree]? ¡Perdición para aquéllos cuyos corazones están endurecidos para el recuerdo de Allâh; éhos están en un claro extravio!” (39:22)*

*“El es Quien envió a Su enviado con la guía y la práctica de Adoración verdadera para hacerla prevalecer sobre todas las demás; y Allâh basta como Testigo.” (48:28)*

*“¡Hombres! Adorad a vuestro Señor que os ha creado a vosotros ya a los que os precedieron. Tal vez así os guardéis.” (2:21)*

*“El ha hecho para vosotros de la tierra un lecho y del cielo un techo, y hace caer agua del cielo y que gracias a ella broten frutos, que son para vosotros provisión. Así pues, no atribuyáis iguales a Allâh una que sabéis.” (2:22)*

## Algunos Hadices → Sobre el Islam

‘Abdullah Ibn Amr, que Allâh esté complacido con él y su padre, relató que un hombre le preguntó al Mensajero de Allâh ﷺ ¿Qué es lo mejor del Islam? dijo:

*“Dar de comer y saludar con el saludo de paz (As-salamu alaikum) a quien conoces y a quien no conoces.” (Sahih Al Bujari (Mujtasar), Hadiz Núm. 12)*

Abu Sáid Al-Judri, que Allâh esté complacido con él, dijo que oyó al Mensajero de Allâh ﷺ decir:

*“Cuando el siervo se somete (acepta Islam) y su Islam se hace bueno (sincero), Allâh le cubre cualquier falta anterior y a partir de esto le compensa de la siguiente manera: La buena acción se la multiplica desde diez hasta por setecientas veces, y la mala acción por una igual, a menos que Allâh la pase por alto.” (Sahih Al Bujari (Mujtasar), Hadiz Núm. 39)*

Abu Huraira, que Allâh esté complacido con él, dijo que escuchó al Mensajero de Allâh ﷺ decir:

*“Todo el que nace lo hace en la fitra (estado natural inalterado) y sus padres lo hacen judío, cristiano o*

*adorador del fuego; al igual que un animal engendra otro<sup>1</sup> animal entero ¿acaso podéis apreciar en él alguna mutilación?”*

Y seguidamente Abu Huraira recitó:

*“Y mantén tu rostro orientado hacia el Din (la adoración debida) como hanif (inclinado naturalmente hacia el reconocimiento de la unicidad divina). La marca original (fitra) de Allâh con la que ha marcado a los hombres al crearlos, nada puede sustituir la creación de Allâh; esa es la adoración recta, sin embargo la mayor parte de los hombres no saben”* (Corán 30:30). (*Sahih Al Bujari (Mujtasar)*, Hadiz Núm. 680)

Abu Huraira, que Allâh esté complacido con él, relató que el Mensajero de Allâh ﷺ, que Allâh le dé Su gracia y paz, dijo: “Toda mi umma (comunidad) entrará en el Jardín (Paraíso) excepto quien no quiera. Dijeron: ¡Mensajero de Allâh! ¿Y quién podrá no querer? Dijo:

*“Quien me obedezca, entrará en el Jardín (el Paraíso) y quien me desobedezca, no habrá querido.”* (*Sahih Al Bujari (Mujtasar)*, Hadiz Núm. 2212)

Y de él también, que Allâh esté complacido con él, que el Mensajero de Allâh, que Allâh le dé Su gracia y paz, dijo:

*“Yo soy más digno que nadie de ‘Isa (Jesús) hijo de Mariam en este mundo y en el Otro, y los profetas son hermanos de padre, sus madres son distintas pero su din<sup>2</sup> es uno.”* (*Sahih Al Bujari (Mujtasar)*, Hadiz Núm. 1437)

<sup>1</sup> La palabra *fitra* significa la forma ingénita, primigenia, en la que somos creados o la naturaleza íntegra, antes de ser alterada por ningún defecto. Esta forma es la que reconoce la unicidad divina.

<sup>2</sup> Es decir: su fe, su camino. El *din* es el *tauhid* (la unicidad de Allâh, el Monoteísmo) y la práctica de adoración acorde con él.